
	 1	

Notas à margem sobre o livro  
As Voltas Que o Mundo Dá...Reflexões a propósito das 
aventuras e desventuras do Estado Social de  
António Avelãs Nunes 
Edições Avante, 2010 
 
 
1. O pensamento do Prof. António Avelãs Nunes é conhecido e, 
no essencial, este livro dele não se afasta. Aprofundando um 
artigo publicado em 2009 no Brasil (“Aventuras e Desventuras do 
Estado Social”),  Avelãs  Nunes retoma tópicos enunciados ou 
desenvolvidos em estudos anteriores para avançar com a tese 
principal do livro, saudavelmente polémica: o Estado capitalista 
assumiu ao longo do tempo várias formas em função de 
alterações nas estruturas socioeconómicas (o que é reconhecido 
por muitos), tendo essas formas sido acompanhadas de 
mudanças no movimento social-democrata e socialista europeu (II 
Internacional) que se transformou progressivamente  de defensor 
de uma alternativa ao capitalismo em gestor leal desse mesmo 
capitalismo (p. 164).  De forma lapidar, segundo o Autor, para o 
“socialismo moderno, o mercado tudo resolve” (p. 168). 
Trataremos aqui de efetuar uma síntese, naturalmente 
empobrecedora do texto, e de abrir pistas para uma discussão de 
um fascinante tema. 
 
2. O livro está dividido em quatro partes. 
Na primeira (O estado capitalista: do estado de direito liberal ao 
estado fascista), o Autor analisa as raízes do Estado burguês, 
tomando como paradigma  o Estado francês e a revolução que lhe 
deu origem, a revolução burguesa exemplar. Este novo estado 
não iludia a sua natureza de estado de classe (um estado ao 
serviço dos proprietários), assim sendo visto pelos fisiocratas 
(defensores de  um liberalismo económico coroado por um   
despotismo esclarecido) e, na esteira de Locke, pelo próprio Adam 
Smith que não hesita em afirmar, referindo-se ao Estado liberal, 
que “o governo é instituído com vista à defesa dos ricos em 
prejuízo dos pobres”. 



	 2	

A concepção liberal assenta na separação entre estado (poder 
político) e economia, devendo o estado (o estado guarda-noturno) 
configurar-se como estado mínimo. Este estado comandado pelos 
interesses da burguesia era de facto uma ditadura da burguesia, 
defensor da ordem capitalista. O direito fundamental é o direito de 
propriedade, fundamento da liberdade e da cidadania: só o 
proprietário é verdadeiro cidadão (ativo). A sociedade era 
concebida como mero somatório de indivíduos isolados 
(atomismo), sendo o contrato a forma de interação entre os 
indivíduos. O direito civil napoleónico era a expressão mais 
acabada de um direito de classe  
O direito social surge como solução de compromisso para manter 
a paz social (não necessariamente um compromisso baseado 
num equilíbrio de forças) quando se tornou claro que o 
pressuposto da separação entre estado e sociedade/ economia 
havia falhado. No estado social (designação ideológica que teria 
em vista anestesiar as classes não capitalistas) a mão visível do 
direito começava a substituir a mão invisível da economia. 
Sobretudo depois da Constituição de Weimar e do New Deal, este 
estado irá assumir-se como estado económico  (empresário, 
prestador de serviços, redistribuidor do rendimento, estado de 
bem-estar). Mas  estado social é uma fórmula ambígua. Dele irão 
reclamar-se quer os estados providência de estrutura 
democrática, quer os estados fascistas, corporativos, antiliberais, 
antissocialistas e antidemocráticos, que se inspiram no modelo 
conservador do estado bismarckiano, mas impondo agora “uma 
forma extrema da ditadura do grande capital monopolista” (pp. 69-
70). 
 
3. A segunda parte recupera o tema, já tratado pelo Autor em 
1991, da substituição da “revolução keynesiana” à 
“contrarrevolução monetarista” .  
O capitalismo surge como a “civilização das desigualdades”, 
legitimadas como naturais (e, portanto, justas)  pela economia 
política burguesa, apesar da proclamação das declarações de 
direitos de que todos os homens são livres e iguais perante a lei. 
O consumidor é apresentado como soberano e a riqueza como 



	 3	

um plebiscito dos consumidores. O mercado, onde todos 
consomem (“votam”) surge assim como a base do governo 
democrático da economia.  
Num quadro dominado pela crise de 1929, Keynes vem proclamar 
o “fim do laisser-faire”. Ele critica a lei de Say e rejeita o mito do 
equilíbrio espontâneo da economia. Vê dois “vícios” decorrentes 
do ideário liberal que deveriam ser corrigidos: a existência de 
desemprego involuntário (forçado, não natural) e a arbitrariedade 
e iniquidade na repartição da riqueza e do rendimento. A 
intervenção (reformista) do estado justificar-se-ia precisamente 
para a correção destes vícios na busca de uma maior justiça 
social. Esta intervenção visava salvar o capitalismo dele próprio. 
Keynes nunca pretendeu acabar com “o regime do salariato e com 
a relação de exploração que lhe é inerente” (p. 84).  
O Autor analisa em seguida as transformações das economias 
capitalistas e das funções económicas dos Estados nos períodos 
pós Grande Depressão de 1929 e pós 2ª Guerra mundial, em 
particular as nacionalizações e a planificação pública, criticando 
as teorias, correntes nessa época, que falavam da convergência 
dos sistemas (por ex. Tinbergen), do capitalismo popular 
(democratização do capital), da revolução dos managers (Berle e 
Means), da tecnostrutura (Galbraith), da sociedade industrial 
(Aron, Marcuse, Dahrendorf, Friedmann) vistas pelo Autor como 
ideologias que pretendiam mostrar que o novo capitalismo havia 
sido objecto de transformações tais que já não seria “algo de 
oposto ou de diferente em relação ao socialismo”. 
É este o contexto em que ocorreria a  conversão do socialismo 
democrático a este “novo” capitalismo, localizando o Autor essa 
mudança no Congresso do Partido Social Democrata Alemão em 
1959 (Bad Godesberg). Aí deixava de se fazer qualquer referência 
a nacionalizações e se proclamava que a propriedade privada 
merecia a proteção da sociedade. Ou seja, abandonava-se 
qualquer projeto de construção do socialismo, mesmo por via 
reformista. A social-democracia aproximava-se pois do liberalismo 
social. 
 



	 4	

4. Na 3ª parte, intitulada o triunfo do neoliberalismo, o Autor dá 
conta que a seguir aos “trinta anos gloriosos” (1945-75), o 
capitalismo gerou um fenómeno novo, o da estagflação. No início 
da década de 70, Nixon rompe com o acordo de Bretton Woods, é 
adoptado um sistema de câmbios flutuantes e inicia-se a 
ascensão do monetarismo que recupera a lei de Say e a tese de 
que o desemprego é sempre voluntário. A inflação torna-se “o 
inimigo público número um”. O objectivo político por excelência 
passaria a ser a garantia da estabilidade dos preços. Os 
sindicatos (e  o poder monopolista que detêm) são vistos como 
responsáveis pelo desemprego. Os sistemas públicos de 
segurança social são estigmatizados. A intervenção do Estado na 
economia é “o caminho da servidão” (Hayek), louvando-se “a 
economia de mercado livre”. Ora, defende o Autor, “o que é 
preocupante é ver como, na Europa, os governos liderados por 
partidos socialistas e sociais-democratas vêm renegando mesmo 
os objectivos e as soluções da “revolução keynesiana” (que nunca 
pretendeu construir um qualquer socialismo), adoptando a cartilha 
neoliberal, em vários planos (...)”, como ocorre com a construção 
europeia, em particular depois do Ato Único (1986) e a adesão às 
chamadas políticas de reformas estruturais decorrentes do 
Consenso de Washington.  
 
5. A quarta parte (A Europa neoliberal e os seus criadores) visa 
precisamente demonstrar a tese da conversão da social-
democracia ao ideário neoliberal cujo principal expoente (mas não 
o único) seria o governo de Blair. O Autor é particularmente crítico 
das limitações introduzidas ao papel do Estado, visto agora como 
Estado regulador (por intermédio de autoridades administrativas 
autónomas) e garantidor da prestação (por terceiros) de serviços 
públicos.  Este seria, no fundo, o Estado liberal dos nossos dias. O 
Tratado de Maastricht (baseado no ideário monetarista e 
funcionando como se fosse uma constituição dirigente) reforça 
esta tendência, entrando “em rota de colisão com qualquer projeto 
de Europa social”.  O parágrafo 3.º do artigo 153.º do atual 
Tratado (TFUE) representa, aliás, a confissão da miragem de uma 
Europa social. A forma como são tratadas a propriedade pública e 



	 5	

os serviços públicos mostra que a Europa substituiu a política pelo 
mercado. A forma como a Europa levou a cabo a liberdade de 
circulação de capitais a partir de 1994 criou condições para a 
expansão do capitalismo de casino (Strange).  
A atual crise não pode assim ser compreendida sem que este 
enquadramento seja tido em conta. Por isso, uma das teses 
centrais do Autor é que (posto o socialismo na gaveta) a Europa 
passou a ser o desígnio de “uma esquerda sem projeto nem 
reflexão”.  
 
6. O livro de Avelãs Nunes tem o imenso mérito de procurar 
acender uma discussão teórica e ideológica sobre as 
metamorfoses do capitalismo, os fundamentos do Estado Social, a 
construção europeia e o papel da social-democracia.  
É um texto de convicções fortes, um texto que toma partido, 
escrito por alguém que acredita que “o sonho comanda a vida” e “ 
a utopia ajuda a fazer o caminho”. Por alguém que parte do 
pressuposto que o “progresso científico e tecnológico tem vindo a 
confirmar a utopia marxista” e que a libertação do homem apenas 
exigiria que o desenvolvimento das forças produtivas (homem 
incluído) fosse acompanhado de novas relações sociais de 
produção.  
É nossa convicção que nestas matérias deve haver um esforço de 
objetividade, mas, por a neutralidade ser impossível, nunca a 
subjetividade será completamente arredada. Um texto (estas 
notas também) comporta sempre uma orientação ideológica que 
pode e deve ser objeto de discussão. E é neste plano que 
algumas interrogações se suscitam. Apenas a título de exemplo: 
A análise do Autor é, em meu entender, tributária de uma certa 
leitura do marxismo, aquela que normalmente comummente se 
designa por  socialismo científico. No entanto, o Autor não hesita 
em reconhecer a existência de uma “utopia marxista”. O lado mais 
perene da obra de Marx não está, segundo penso, na sua “utopia” 
(que evoca um certo milenarismo), mas na análise crítica do 
capital, na  análise política do período pós-Revolução francesa, na 
crítica filosófica do hegelianismo, etc.  



	 6	

O Autor aceita (de forma algo acrítica) que chegou a existir uma 
“comunidade socialista” (p. 95) formada por “países que 
apostaram na construção do socialismo” (p. 108). Mas 
simultaneamente refere que o problema dos sistemas económicos 
não é uma questão de escolha, antes depende do processo 
histórico de evolução dos modos de produção (p.107). Recordo, a 
propósito, que em Marx o socialismo não é um modo de produção 
distinto, mas surge como uma forma de transição para o 
comunismo, o reino da liberdade onde o Estado e o Direito, por se 
tornarem inúteis, desapareceriam. Recordo ainda que em Lenine 
o socialismo seria a conjunção dos sovietes com a eletricidade, 
isto é, uma forma política alternativa à democracia (ditadura) 
burguesa acompanhada e potenciada pelo desenvolvimento 
científico, mas sempre uma forma de transição. E essa fase de 
transição implicou mesmo historicamente a NEP que recuperou, 
de algum modo, a propriedade privada, o mercado e esse 
instrumento liberal por excelência que são os impostos.  Ora o 
Autor, para caraterizar o socialismo, acaba curiosamente por 
recorrer a autores não marxistas (Teixeira Ribeiro e A. C. Pigou), 
autores que, segundo me parece, constroem um  conceito 
tipológico a partir das características apresentadas pelas 
experiências de socialismo real.  
Hoje a “comunidade socialista” implodiu e seria importante 
analisar, de um ponto de vista objetivo, porquê. As explicações 
vulgares (como a traição de dirigentes) não convencem quem 
pretenda uma análise mais rigorosa. Como seria importante 
analisar se estávamos perante uma verdadeira “comunidade” (o 
que aconteceu depois da queda do muro de Berlim não abona em 
favor dessa tese) e se o “socialismo real” mais não era que uma 
técnica de arranque para o crescimento económico (take-off) de 
países atrasados que, nos seus fundamentos, reproduzia o 
mesmo modelo de crescimento capitalista, com problemas 
idênticos nos planos ambiental e do desenvolvimento sustentável. 
Como igualmente importaria analisar se o período estalinista não 
contribuiu mais para o descrédito da ideia de socialismo que as 
derivas e contradições da social-democracia. A meu ver, impõe-
se, pois, um balanço global dos movimentos socialista e 



	 7	

comunista, única forma de criar pontes entre culturas políticas 
hoje distantes e que persistem em degladiar-se. Em tempos 
críticos, é bom não esquecer que a ascensão do nazismo fez 
desse desencontro uma das suas alavancas.  
 
7. Não nego que o marxismo é (continua a ser) uma poderosa 
ferramenta de análise (a título de curiosidade, isso mesmo era 
reconhecido pelo programa inicial do PSD). A crítica de Marx ao 
capital (mais que ao capitalismo) ajuda-nos a perceber, por 
exemplo, muitos dos mecanismos da “globalização”, das crises 
económicas e, em particular, da atual, bem como a subordinação 
do capital industrial ao capital financeiro. Mas, como ocorre com 
todos os grandes pensadores, a obra de Marx foi também 
influenciada pelo espírito da época, em particular pelo positivismo, 
e, sendo um homem que visava transformar o mundo (não apenas 
compreendê-lo) pela necessidade de encontrar metas 
mobilizadoras do novo agente histórico, o proletariado. A história 
teria um fim - o comunismo, o reino da liberdade – (Fukuiyama 
nada mais fez que antecipar esse fim para os nossos dias, 
atribuindo-o ao capitalismo triunfante) e esse fim constituiria, 
recuperando Kant, “a paz perpétua”.  
Hoje sabemos que o progresso não é garantido, a democracia 
(mesmo que limitada e elitista) não está definitivamente 
conquistada (o nazi-fascismo é a comprovação brutal desta 
afirmação), que os próprios sistemas que do socialismo se 
reclamavam eram gigantes com pés de barro, eram frágeis por 
inexistência de socialização do poder político (ausência de 
democracia e de liberdades políticas) e económico (coletivismo 
estatal), que a “comunidade socialista” nunca foi uma verdadeira 
comunidade de países iguais, que o desenvolvimento tecnológico 
não conduz necessariamente ao desenvolvimento humano e à 
paz (a tecnologia não é neutra, depende, desde logo, das relações 
sociais de produção), que os processos revolucionários não 
implicam necessariamente  sociedades mais justas ou mesmo 
sociedades em que a hegemonia das classes que passaram de 
dominadas a dominantes seja mais sólida (a comparação da 
Revolução francesa com o processo reformista inglês mostra que 



	 8	

a hegemonia burguesa é muito mais sólida em Inglaterra que em 
França). Acresce que o movimento comunista perdeu força, em 
particular depois da implosão da União Soviética (as voltas que o 
mundo deu...). E que os estados que se reclamam do socialismo 
real ou estão, como a China, num processo acelerado de 
conversão ao mercado e ao consumismo, pelo menos em zonas 
mais dinâmicas ou, como a Coreia do Norte, continuam pobres, 
estando, em qualquer caso, longe de serem modelos atrativos 
para quem se habituou a desfrutar, pelo menos, de direitos cívicos 
e políticos. Sendo duvidoso que se possa falar de socialização do 
poder económico nesses estados, certo é que a socialização 
nunca chegou a atingir o poder político.  
 
8. Estas são algumas das questões (muitas outras há), que não 
podem ser ignoradas quando se faz o balanço do movimento 
social-democrata e que devem ser analisadas e discutidas. E, ao 
lado destas, outras ainda como a de saber quem seriam hoje os 
agentes da transformação: Os partidos políticos (apesar do seu 
profundo descrédito)? Os movimentos sociais (os indignados, os 
movimentos antiglobalização, etc.)? Os sindicatos, sendo certo 
que, como Gramsci intuía, não são uma força revolucionária? As 
redes sociais? A plebe?  A multidão (António Negri)? Ou, como 
afirma(va)m os reformistas (socialistas e sociais-democratas), a  
transformação dar-se-á por si mesma (primado do movimento), 
independentemente de vanguardas? 
A questão do papel do socialismo democrático na gestão do 
capitalismo não pode ser isolada de todas estas questões. Sem a 
sua discussão aberta e não dogmática, quem entenda que o 
capitalismo não é  eterno, como não o é nenhum sistema 
económico, e que outra forma de organização social mais justa e 
humana é possível fica desarmado, à espera que o sistema se 
esgote sem vislumbrar como e o que poderá vir a substituí-lo e 
sabe-se como o medo do desconhecido funciona como reforço do 
sistema e paralisação de alternativas. Estas são questões em 
aberto. 
A curto prazo, porém, no entretempo que vivemos, muitas 
questões mais comezinhas exigem resposta, em Portugal, na 



	 9	

União Europeia e no mundo: Qual o papel da economia e da 
ciência económica na sociedade? Qual o contributo do (mero)  
crescimento económico para o desenvolvimento humano?  Pode 
conceber-se a economia e a transformação social 
independentemente da democracia e dos direitos fundamentais ou 
mesmo contra a democracia e os direitos fundamentais? Quais as 
origens e causas da dívida “soberana” (questão que exigiria entre 
nós uma auditoria cidadã) e da dívida privada (em Portugal, muito 
superior à dívida pública)? É a austeridade uma terapia racional 
nos planos económico, político e social ou é uma variante do 
pensamento religioso ou de um fundamentalismo moralista que 
visa a expiação dos pecados, dos próprios e dos alheios, tal como 
são definidos pelos novos sacerdotes dos  templos financeiros e 
catedrais do consumo? Será a generalidade do povo (fustigada 
pela penitência mesmo quando viva abaixo das suas 
necessidades) que vive verdadeiramente acima das suas 
possibilidades e ou quem vive acima das suas possibilidades são 
aqueles que são redimidos dos seus pecados pelo poder político?  
Que fazer com o Estado Social, defendê-lo (mesmo sabendo que 
é uma forma ambígua e que pode reforçar o sistema capitalista) 
ou combatê-lo, defendendo o seu desmantelamento (em aparente 
conjunção de esforços com o movimento neoliberal e 
conservador) a fim de mais rapidamente acentuar a crise (e, 
quiçá) a mudança de sistema? Que atitude tomar para com União 
Europeia (hoje substituída pelo dueto da corda Merkl/ Sarkozy) e 
para com a União Económica e Monetária: apostar (no sentido 
pascaliano) na urgente reforma das suas instituições de modo a 
que os povos que as integram sintam como seu esses projetos? 
Abandonar (de forma preferencialmente controlada uma e /ou 
outra?  ou não), regressando a uma soberania imaginária? E, 
noutro plano, que papel joga em tudo isto a Constituição da 
República Portuguesa: o de uma simples folha de papel rasgada 
pela crueza da real politik (Lassale), o de produzir efeitos 
semânticos, sustentados em mitos ou fórmulas mágicas, ou o de 
ser um verdadeiro compromisso político (o nosso “memorando de 
entendimento”) que deve pautar as relações entre cidadãos, 



	 10	

pessoas, atores económicos e sociais? Estamos condenados a 
viver eternamente com uma Constituição sob reserva do possível?  
Tantas interrogações e (ainda) tão poucas respostas. 
 
 
 


